ABC-au-Climont

25 septembre 2020 Temple Neuf (Matin)

Croire est un art

Le projet Ars-Bene-Credendi-auClimont

Quatre eXpressions IALINES .......eeeereereeeeunussiiiiiriimennsiiiiiiiisesimmmssiiiiiiiemsmmmsmememmssmse &
1. Ecclesia Semper RefOrMAanda.......cceeeeeeeeeunesiiiierrinnennnsissisisesmsmmmmsssisissmesssmmssssisisesessnns 2
B ¥ - 1= Tl ) o= T /Y
3. Ars bene inveniendi........uuceeverererererireiiiiniiiiiieiiniinnessnsnsnsnssesssesssssssssssesesesessseseseses 0
A Vil o127 Tl 4 4 =) 1 Te /UL .

0 077 ) 5 Lo 1 ¢ =3 1

Ars Bene Credendi. Pourquoi parler latin au Climont ?

Tout d’abord, parce qu’une certaine étymologie — un peu sauvage, il est vrai — fait dériver
le nom « Climont » du latin ¢zvus montis, la pente de la montagne.

Deuxiemement, si le latin a sa place au Climont, il ne I’a pas moins au cceur du
protestantisme. Le catholicisme n’a pas le monopole du latin, comme on a tendance a le croire.
Ce qu’on peut considérer comme un des principes centraux de la Réforme se dit en latin. Ecclesia
semper reformanda est. 1. Fglise demande toujours a étre réformée. Ce principe est crucial pour le
projet Ars Bene Credend:. Nous croyons effectivement que, aujourd’hui, le temps est mir pour
expérimenter une « réforme de la Réforme ». Cela n’est pas prétentieux. Il ne s’agit pas d’inventer
une nouvelle forme du christianisme. 11 s’agit tout simplement d’offrir a la tradition chrétienne,
plus précisément a sa branche protestante, de nouvelles formes. Car elle est souffrante, cette
tradition. Nous 'avons entendu ce matin. Elle est aussi en déficit : déficit de spiritualité, de
créativité et de communauté.

Et troisiemement : ~Ars Bene Credendi se dira peut-étre, a 'avenir, « ABC-du-Climont ». 11
semble que nous soyons en train de perdre P'art de croire. Peut-étre prend on le croire trop au

sérieux. On en a fait un ensemble de savoirs, sur Dieu, sur son Fils, sur la Rédemption ou sur la



Fin des temps. Mais, c’est notre conviction, le croire n’est pas uniquement un savoir, méme pas
un savoir manqué qui attend toujours sa confirmation finale par une connaissance absolue et
certaine. Le croire n’est pas un savoir, il est un faire. Et pour pouvoir le faire, il faut savoir faire.
I”ABC-du-Climont veut plutot promouvoir un croire qui se crée en croyant, non pas en offrant
un mode d’emploi, clé-en-main, mais comme expérience a partager et a co-créer. On peut
apprendre les lettres de I’alphabet, mais pour apprendre a les utiliser, pour en faire des phrases, il

faut parler, communiquer, écrire, rencontrer et inventer.

Or, dans ce qui va suivre, j’aimerais vous amener un peu dans quelques arricre-pensées qui nous
ont inspirés et conduit a vous proposer le projet Ars Bene Credendi. On va le faire au moyen de

plusieurs expressions latines, donc préparez-vous !

Quatre expressions latines

Il'y a d’abord ce principe déja nommé : Ecclesia semper reformanda. Ce principe implique un retour
aux sources et aux origines du christianisme. Il y a ensuite arriere-fond d”Ars Bene Credend: - I Ars
Bene Dicends, autrement dit la rhétorique. J’aimerais vous montrer rapidement comment notre
projet s’enracine dans une tradition oubliée par la théologie, la tradition de la rhétorique classique.
Troisiemement, Ars bene credendi aimerait se développer comme un ars inveniends : développer la
capacité d’inventer les lieux ou chacun puisse trouver des ressources pour sa foi, de 'espoir pour
son engagement, des histoires pour son imaginaire. Et enfin, le plus important, il y a 'ars bene
vivends, I'art de bien vivre, le savoir-vivre qui, dans ce monde en crise, sait faire vivre. Il s’agit de la
vocation du projet Ars Bene Credend:. 11 veut étre une contribution, modeste, a un monde en crise,
un monde qui s’est perdu dans des croyances multiples en ayant perdu la faculté de faire

confiance.

1. Ecclesia Semper Reformanda

Avant de nous pencher sur cette étrange, et pour certains inquiétante expression Ars Bene
Credendi, d’abord une petite réflexion sur la formule Ecclesia semper reformande est. Comme on peut
lire et relire des textes sacrés, des bons romans ou de la poésie, on peut relire et relire la tradition

du christianisme, en le relisant en fait chaque fois a nouveaux frais. C’est chaque fois la méme



chose sous une autre lumicere, et donc jamais pareil, car chaque relecture est une modification,
une innovation de cette tradition. Et comme la relecture permanente des Ecritures, la Réforme a

demandé de retourner aux origines.

Ainsi, il n’est pas étonnant qu’il existe une affinité élective entre Iesprit de la Réforme et ’Eglise
primitive. Les réformateurs des quinzieme et seizieme siccles ont étudié les auteurs des premicres
générations avec grand intérét. Quand Luther, Zwingli, Calvin, Menno ou Castellion se sont posé
la question de savoir « comment réformer ? », et quand, suivant leur exemple, les réformateurs de
la Réforme qui sont venus aprés ont suivi ce méme chemin, ils effectuaient tous une stratégie
pareille : reculer pour mieux sauter. Mais en faisant cela, qu’est-ce que les réformateurs ont espéré

y trouver ?

Ils espéraient, sans doute, que retourner aux sources pourrait redonner vie a la foi. Parfois, leur
quéte nous semble un peu naive. Nostalgique. Comme si I’Eglise pure se trouvait dans les
rassemblements des fidéles du premier commencement. Et pourtant, cette nostalgie ne devrait
pas nous tromper. Car dans I’Eglise primitive, on trouve une proto—Eglise qui, selon nos
standards, ne mériterait méme pas le nom « Eglise ». Ce qu’on y trouve, c’est la fraicheur de
I'indéfini. C’est une chose tres importante. Retourner au début du christianisme, c’est tout sauf
retourner a ’époque ou les choses étaient encore claires. Tout au contraire. C’est retourner a
I’époque ou rien n’était encore décidé, figé, formaté. Rien, ou de toute fagon tres peu. Retourner
vers I’Eg]jse primitive, c’est retourner vers la primitivité de I’Eglise. Vers son état de naissance. Et
c’est cela qui inspire une nouvelle vie. Ecclesia in statn nascendi. Cest 'ouverture a 'indéfini qui

noutrrit la vie. Autrement dit : la vie, c’est 'ouverture a ’aventure.

Or nous sentons le besoin, aujourd’hui, de retourner, au moins en esprit, vers la condition
d’expérimentation de I’Eglise primitive. Besoin d’ouvrir des portes pour la quéte de sens qui
habite notre monde moderne, comme I’a dit Christian Krieger dans le petit film que vous trouvez
sur le site. Car aujourd’hui, les gens ont soif de sens, mais ils ne le cherchent plus la ou ils le
trouvaient encore hier. Albert Schweitzer, dans une conférence a Strasbourg — vous le trouvez
également sur le site — était tres lucide sur ce point. Soyons honnéte : il se peut que la maniere
dont la tradition chrétienne s’articule ne soit plus recevable aujourd’hui. Inventons donc d’autres
articulations. Et inventons-les en échange permanent avec ceux qui sont en recherche de sens

dans leur langage a eux.



2. Ars Bene Dicend;

D’ou vient ce nom, étrange, de notre projet au Climont ? Ars Bene Credendi, ABC-au-Climont ?
Nous I’'avons emprunté a la rhétorique. C’est-a-dire a cette manicre de penser et de vivre qui était
dominante, justement a I’époque ou le christianisme était encore en train de s’inventer. Nous
sommes aujourd’hui habitués et considérons donc comme normal que la théologie s’oriente par
des argumentations empruntées a la dialectique philosophique et a la métaphysique. En fait, on
prend « croire » comme un acte cognitif. On se demande comment comprendre une foi qui
s’exprime par des formules souvent paradoxales : Dieu est trinitaire ; I est Dieu et homme a la
fois ; Il est omnipuissant et laisse pourtant ’homme faire ses péchés ... La théologie servirait alors
a trouver des solutions a ce genre de paradoxes. Ce qui fait que, souvent, la réflexion théologique
a le caractere d’une apologie ou d’une théodicée. Nous sommes la pour justifier aussi bien la foi,
qui parfois nous habite, que pour justifier Dieu qui, malgré son savoir et son pouvoir absolus,
nous laisse errer dans nos catastrophes. Cette approche de la théologie, c’est 'approche qu’on
devrait sans doute nommer « métaphysique ». Elle propose un type de vérité selon lequel une
chose est vraie quand ce qu’on dit d’elle correspond a ce quelle est en réalité. La vérité est 1a ou
ce que je dis de Dieu correspond avec ce que Dieu est en réalité. Mais comment le savoir ? Grace
a la Révélation. Si Dieu s’est révélé dans la Bible, alors c’est 1a ou 'on peut vérifier ce qu’on pense

de Lui.

Pendant des siecles tout cela semblait évident. La théologie était la sceur de la métaphysique et sa
conception de la vérité. Cependant, en reculant vers ’époque de I’Eglise primitive, nous allons
découvrir autre chose. A savoir que ce n’était alors nullement clair. Disons que dans les troisiéme
et quatrieme siecles, la théologie s’est trouvée en face d’une bifurcation : a droite, effectivement,
la voie de la métaphysique et sa philosophie de la vérité ; a gauche par contre, la voie de la
rhétorique et sa philosophie. Qu’est-ce que la rhétorique ? C’est un art : art de bien patler, ars
bene dicends. Savoir bien patler, dans quel but ? Dans le but de faire I"éloge d’une personne ou de
convaincre I'audience d’une conviction, d’une passion ou d’une foi qui t"habitent. Car la
métaphysique peut bien penser en termes d’adéquation entre ce que nous pensons sur les choses
et la maniere dont les choses sont en elles-mémes, pour pouvoir penser tout ¢a, il faut d’abord
patler, c’est-a-dire communiquer, entrer en contact avec I'autre. La rhétorique s’occupait de cela.
Aujourd’hui, dans des écoles de pensée philosophique, la notion de la rhétorique s’est élargie
encore. Patler, dit-on, est un acte constitutif. En parlant, on fait apparaitre une réalité qui sans
parole ne pouvait pas étre. Or cette rhétorique élargie et pragmatique-aura également son impact

sur la théologie et sur les formes qu’elle est en train de prendre. Je pense ici aux penseurs comme



William James, John Austin, John Seatle, mais aussi Chaim Perelman, Kenneth Burke et autres.
Théoriquement, mais également pratiquement, il se peut que nous vivions un temps ou
I’herméneutique, c’est-a-dire la réflexion systématique sur l'interprétation des textes et des
phénomenes, est en train de céder un peu de sa place prépondérante dans la théologie a la

rhétorique élargie, la réflexion sur la maniére dont nos mots font convertir nos réalités vécues.

Pendant longtemps, a I'’époque du commencement tellement aimé par les réformateurs, la
décision entre miétaphysique et rhétorigue n’était pas encore prise. Augustin lui-méme hésite
ouvertement. Tantot il embrasse la rhétorique, sa maniere de penser, ses raisonnements qui ne
cherchent pas la vérité dure mais la vraisemblance, tantot il la rejette, ’associant a une technique
qui permet aux politiciens et juristes de mentir, de faire croire au public des choses auxquelles ils
ne peuvent croire eux-mémes. Sa mauvaise réputation, la rhétorique la doit a sa version
appliquée. Mais il y a une rhétorique noble qui est elle aussi « art de persuader », mais pas cotte
que coute. Cette rhétorique noble respecte les consignes de Iéthique et de la sociabilité. Cicéron
la formule, et Quintilien la répéte : aucun rhéteur n’est capable d’influencer durablement son
public, §’il s’appuie seulement sur des argumentations de vraisemblance. Il lui faut un caractere
honnéte, une dignité et une réputation qui le rendent crédible. Si, dans la vie pratique, la vérité
pure n’est pas accessible, sa place sera occupée par deux catégories, celle de la vraisemblance et celle
de la véracité, de ce qui est probable — au plus haut dégré — et qui est sincere, authentique et fiable.
Et méme pour Augustin, « rthétorique » ne signifie pas seulement tordre la vérité. L’art de bien
patler lui parait indispensable justement pour l'institution de la vie communautaire chrétienne 7
Statu nascends. Savoir parler et convaincre, prier et précher, c’est également savoir pratiquer la

sagesse pour le bien d’'une communauté.

Ce que nous retenons de 'adage « semper reformanda » est une geste. Retourner aux origines du
christianisme, cela nous fait découvrir la rhétorique comme modele, comme paradigme
potentiellement innovateur de la théologie. Si la métaphysique était le style de penser la religion
comme une chose, la rhétorique devrait étre le style de penser la religion comme une rencontre.
Nous croyons effectivement que dans la crise d’aujourd’hui, c’est cette approche rhétorique qui
peut nous guider pour revitaliser la tradition chrétienne. Non pas le combat métaphysique pour la
vérité, mais la quéte rhétorique du vraisemblable et de la véracité. Ars bene credendi est donc tout
d’abord un paradigme pragmatique et communicationnel. Mais surtout, c’est une approche

inventive.



3. Ars bene inveniend;

Une conséquence de ce changement de manicre de penser en théologie est que le faire prime sur
le savoir. Nous pensons que la quéte spirituelle d’aujourd’hui est I'illustration parfaite de ce
changement. La spiritualité, la religion ou la foi ne dépendent plus d’une confession bien établie,
définie selon certains principes, organisée selon certaines normes. La sécularisation allait de pair
avec a la fois une désinstitutionalisation et une individualisation. Comme I’a dit Jean-Paul
Willaime, on est passé d’une religion par héritage vers une religion de choix. I’individu choisit sa
religion. J’aimerais pousser un peu plus loin cette observation car, 2 mon avis, elle compte encore
trop sur la disponibilité des religions comme « unités » identifiables sur le marché. L’individu ne
choisit pas seulement sa religion, il choisit ce qu’il veut pratiquer comme fidélité spirituelle et il
choisit ce qu’il veut croire comme conviction personnelle. Autrement dit, d’une religion par
héritage — je crois ce qui m’a été transmis —, on est passé a la religion par choix — je choisis ma
confession — pour arriver, aujourd’hui et demain, a une religion par invention : je crois ce que je

« veux » croire. Pourtant, il faudrait éviter de prendre ce « vouloir » du « vouloir croire » de fagon
volontariste. Il ne s’agit pas d’un vouloir organisé selon une finalité bien précise et bien décidée.
Le « vouloir croire » n’est pas l'acte du sujet moderne, architecte de son propre systeme de sens,
désigner de sa propre spiritualité. Tout au contraire, la volonté de croire est un jeu subtil entre
Pactivité de I’homo faber, celui qui réalise selon ce qu’il pense, et I'homo experiens, celui qui s’organise
pour étre surpris par ce qu’il arrive. « Arrive-t-il ? », telle était la phrase-clé par laquelle Jean-
Francois Lyotard caractérisait, dans son livre Le Différend (1984), la posture de ’homme dite

« post-moderne ». Cette question est également celle du quéteur de sens a notre époque ou les
traditions perdent leur évidence et ou il ne suffit plus de compter sur leur autojustification
rationnelle. S’organiser pour qu’arrive le « déclic », le « insight », I'idée lumineuse ou I'intuition
motivante : telle est la facon dont, aujourd’hui, la religion apprise et comprise est en train de se

transformer en spiritualité vécue et vivifiante.

Or, le titre de notre projet Ars Bene Credendi veut aussi faire écho a cela, a cet art de poser la
question du « artive-t-il ? ». Les rhéteurs apprenaient a leurs éleves : art de bien inventer, Uars
inveniends. Dans nos oreilles modernes, « invention » sonne comme « création ». C’est trop
mécanique. Pour les anciens, elle était cela aussi, mais seulement dans un deuxiéme temps.
Invenire, c’était trouver des lieux communs, des arguments ou des pensées, des exemples ou des

adages, des gestes ou ornements de style, qui « patlent ». Apres 'invention, il y avait Uordo : 1a



technique de les organiser pour en construire un discours, un livre, un raisonnement, bref : une
conviction. Pour trouver ces lieux d’invention on peut chercher partout. Dans la philosophie, la
religion, la politique, les arts, la poésie, le théatre. Or, pour I'instant, nous avons inventé pour le
projet ABC-an-Climont quatre lieux communs qui demandent chaque leurs déclinaisons

spécifiques : nature, arts, réflexion et spiritnalité.

Dans les premiers siécles, on ne trouve pas une Eglise pure. Ce qu’on trouve, c’est une Fglise
ouverte, indéfinie, curieuse et communicante, cherchant a s’identifier, cherchant ce qu’elle croit
quand elle dit de croire. Si vous lisez Lactance, par exemple, un Pére de I’Eglise contemporain
d’Augustin et lui-méme professeur en rhétorique, vous voyez combien il s’était ouvert a sa culture
« paienne » ambiante pour faire 'apologie de sa foi et méme, parfois, pour continuellement
(ré)inventer son christianisme. Car il est clair que si vous empruntez par exemple a Homere des
images pour expliquer le sacrifice salutaire effectué par le Christ, vous étes en train de construire
un certain christianisme. N ous étes en train d’inventer le langage de la foi et donc sa réalité effective,

C’est-a-dire 'imagerie qui fait qu’elle puisse travailler votre esprit et préparer votre vocation vitale.

Nous P'avons déja vu : « reculer pour mieux sauter », selon le principe de la Réforme sezzper
reformanda — chaque fois a nouveau a reformer — cela n’implique pas la volonté de trouver quelque
croyance sure et « encore » pure. Tout au contraire. C’est pour y retrouver « 'esprit de natalité »,
pour citer Hannah Arendt. C’est-a-dire I'esprit innovateur, esprit de curiosité, d’hospitalité,
d’inventivité et de créativité. Lesprit d’expérimentation spirituelle. La quéte spirituelle de ce qui
fait vivre, quéte de se faire surprendre et inspirer. Chercher, de cette fagon, la surprise tonifiante
en spiritualité, cela demande entre autres le courage et la volonté d’entrer en contact des cultures
ambiantes. On entend souvent dire qu’aujourd’hui le christianisme se laisse trop influencer par le
débat interreligieux, qu’il est trop accueillant pour le bouddhisme, par exemple, ou pour le
judaisme, quand il s’agit de I’exégese biblique. Fvidemment, tout cela se discute. Mais il ne faut
jamais oublier que ce méme christianisme qui, aujourd’hui, a peur de perdre son identité dans le
pluralisme des rencontres, ce christianisme est #¢ dans le pluralisme et grace au pluralisme.
Autour de son lit de naissance le multiculturalisme et la multi-religiosité avaient leurs mots a dire.
La naissance du christianisme est hybride : un peu de gnose, avec un peu de religion de mystere,
de stoicisme, de 1égalisme romain, beaucoup de judaisme et une forte influence philosophique. Il
les a accueillis, toutes ces sources d’inspiration et tous ces vocabulaires ; ils 'ont formé a ce qu’il
est aujourd’hui : cette religion toujours en vadrouille, cette identité jamais accomplie mais

toujours a faire et a refaire.



4. Ars bene vivends

Quatrieme résonnance : notre Ars Bene Credend; devrait finalement conduire a Uars bene vivendz, art
de bien vivre. C’est un art, qui s’apprend en I'exercant. Les rhétoriciens, qui étaient également des
moralistes, savaient cela. Ils s’inspiraient des anciens philosophes grecs et romains, par exemple
des épicuriens avec leur maniere de vivre la vie en jouissance, des stoiciens et leur austérité, ou
encore des platoniciens et leur mystique ou leur scepticisme existentiel spirituel. Or, tous ces
courants ont influencé le christianisme dans ces années de sagesse. Comme la philosophie, la
spiritualité chrétienne était vécue surtout comme une pratique, une maniere de vivre, un 7odus
vivendi ou une maniere de chercher le bonheur. Ni la philosophie, ni la religion, a 'époque de
I’Eglise primitive, ne donnaient la priorité a la théorie. Penser et croire, c’étaient des « arts de

vivre ».

Qu’est-ce que pourrait étre aujourd’hui le « bien croire » dans Uars bene credendi ? Est-ce ce

« croire » qui ne s’attache pas aux contenus, mais qui signifie uniquement « avoir confiance » ?
Cette option est séduisante. Elle a bonne presse. Le mot « confiance » résonne partout. « Avoir
confiance » serait comme le mot magique pour répondre aux grandes crises de notre modernité.
Le psychologue 'avance en préchant qu’il faut avoir « confiance en soi ». Les politiciens la
réclament en s’attaquant au gouvernement qui n’a plus leur « confiance ». Et Darty,
I’hypermarché du bien-étre électronique la propose, quand vous hésitez a acheter : il vous offre
un « contrat de confiance ». N’est-ce pas une bizarrerie ? N’est-ce pas la convergence de deux
concepts qu’il faudrait justement tenir a Pécart I'un de I'autre ? La confiance qui a besoin d’'un
contrat, qu’est-ce qu’elle vaut ? On a confiance, justement en absence de contrat. On a confiance
en quelqu’un. C’est un acte affectif, réflexif, éthique. Non pas juridique. (Inversement, imaginons
un contrat, qui ne serait pas basé sur la confiance en ordre sociétal. Une confiance en I’état de
droit et en 'ordre juridique qui — normalement, dans des démocraties qui fonctionnent — fait

partie de notre identité, de notre responsabilité de citoyen.)

Le slogan publicitaire de Darty est symptomatique de la crise de notre société, crise qui s’affiche
comme une perte de confiance généralisée. C‘est comme si nous étions en train de perdre / don
de faire confiance. Sur internet, nous enregistrons nos échanges... car nous pourrions en avoir

besoin en cas de litige juridique. Et en méme temps, nous faisons peut-étre #r9p confiance. Nos



données privées sont captées par de grandes entreprises commerciales. Nous continuons a faire
confiance en un systeme économique dont les effets néfastes s’inscrivent — et sont déja lisibles —
dans les icebergs qui ont commencé a fondre.

Prenons un exemple. Il y a seulement quelques années, je trouvais un certain plaisir a
expliquer la route a nos visiteurs au Climont. Demander d’ou 'on vient et vers ou on va, prendre
soin du trajet du passager, c’est ce qui a structuré les rapports interhumains depuis toujours et
dans toutes les cultures. Les récits comme ’Odyssée, la Bible ou les Vedanta, mais aussi les
romans de voyage en parlent. Demander conseil, donner un conseil, ce sont des actes qui
s’appuient sur la confiance et qui, dans leur effectuation, confirment dans la majorité des cas cette
confiance. Ce que j’observe, aujourd’hui, c’est que mes amis me disent encore a peine au revoir, a
travers la fenétre de leur voiture. Au lieu d’un adieu, je vois comment ils manipulent leur GPS,
comment leur co-pilote est en train de faire la méme chose sur son portable, et je les vois partir.
Sans un mot, souvent sans tourner la téte. (Heureusement, je constate avec un certain plaisir amer
qu’il leur arrive encore parois de prendre fausse route, malgré leur équipage télématique !)

Dans nos sociétés hyper-technologiques, la confiance est en train de se déplacer vers 'anonymat.
Ce qui était toujours une affaire du vis-a-vis est en train de s’évaporer, de devenir abstraite. Dans
ce sens, nous pouvons méme dire, paradoxalement, le contraire : on fait trop confiance, c’est-a-

dire trop aveuglement.

De Vars bene vivends, 1a langue francaise a gardé un souvenir dans expression du bon vivant. N’est-il
pas étrange, et dommage, qu’on parle bien du « bon vivant », mais jamais du « bon croyant » ?
C’est pourtant cette « bonne croyance » dans laquelle résonne le cceur du bon-vivant, que le
projet ABC-an-Climont aimerait promouvoir. Le lieu se préte a y offrir une ambiance ou 'on
pratique I'art de bien vivre dans la simplicité de la rencontre, de la parole échangée et d’'une
confiance a l'autre, c’est-a-dire a ce partenaire qui, par son unicité humaine, peut nous surprendre.
On ne prévoit pas un centre thérapeutique. Si expérience partagée de l'inventivité a un effet
thérapeutique, c’est évidemment un grand cadeau. ABC-an-Climont chercherait plutot a faciliter un
lieu du retour en arriere, du reculer pour mieux sauter. Retrouver, expérimenter, partager esprit
de vivre dans une communauté éphémere, nourri par des rencontres inopinées et par des gestes
écologiques ou artistiques, réflexifs ou spirituels, tel sera la vocation &’ ABC-au-Climont. Le projet
veut inviter au ressourcement et a la rencontre, parce que nous sommes convaincus que le savoir

vivre aujourd’hui s’apprend et s’exerce en communauté.



Pour conclure

Les quatre sentences latines convergent plus ou moins dans ce qui se cache derriere le nom du
projet ABC-au-Climont : ars bene credendi. Dans Phistoire des écrits théologiques ou religieux, je ne
connais que deux auteurs qui parlent d’un tel « art de croire ». Tous les deux, d’ailleurs au
seizieme siecle et tous les deux ils I'utilisent de facon ironique et critique. D’abord, Castellion
(1515-1563), opposant de Calvin qui I’a véhément critiqué pour ce qu’il dit du meurtre de Servet.
(« Tuer un homme, ce n’est pas défendre une doctrine, c’est tuer un homme ! ») Il écrit L art de
douter et de croire, d’ignorer et de savoir. Ensuite, il y a ce texte, peu connu, d’un certain Gothofredus
Valleus, c’est-a-dire Geoffroy Vallée. Il publie sous le titre Le fléau de la foi son traité athéiste,
réédité comme U Ars nihil credendi au début du dix-huitieme siecle. Le franc-parler de Geoffroy

Vallée n’est pas tres apprécié. Il est brulé en 1574.

Aprs Bene Credendi prétend avec modestie avoir pour vocation d’offrir une contribution, modeste, a
un monde en crise, un monde qui s’est perdu dans des croyances multiples en ayant perdu la
faculté de faire confiance. Bref, ce monde ne sait plus croire, et parce qu’il ne sait plus, il croit
tout et son contraire : le capitalisme, le dogmatisme, le scientisme, la technologie, le progres etc.
Le probléeme d’aujourd’hui n’est pas que nous ne croyions plus. Le probléme est que nous
croyons trop, sans savoir croire. On a oublié que le croire requiert entrainement et entretien. Que
le ¢credo chrétien qui commence par ce « je crois », est peut-étre une erreur. Que croire est une
affaire du collectif. Que je crois uniquement par le biais de 'autre. Il dépend de moi, de ma
crédibilité, que I'autre puisse croire ou non. Et il dépend de toi, de ta crédibilité, que moi, je
puisse encore avoir foi en ’humanité de ’homme. Car, au bout de compte, c’est ¢a, le « croire

chrétien » : malgré tout ne pas perdre I'espoir en pratiquant 'amour.

Chris Doude van Troostwijk,

Temple Neuf, Strasbourg, 25 septembre 2020

10



