ARS BENE CREDENDI
Croire entre les lignes

25 septembre 2020
Strasbourg Temple Neuf

Jean-Paul Willaime

Jean-Paul.willaime@ephe.psl.eu

Le défi du sens et de la spiritualité

dans une société radicalement désenchantée

Dans une situation socio-religieuse ou, comme je I'explique ci-apres, il y a
un affaiblissement de I’encadrement institutionnel de la religiosité et de sa mise
en forme culturelle, le projet Ars Bene Credendi « Croire entre les lignes », par sa
gualité et son originalité, offre de nombreuses résonances pour un sociologue
des religions. Tel qu’il est formulé, il présente trois caractéristiques
particulierement importantes: 1) une forte dimension d’ouverture; 2) un
ancrage clair dans un territoire physique (Le Climont) et symbolique (le
protestantisme) ; 3) une dimension d’expérimentation, de recherche laissant la
place a l'imprévu. La conjonction des deux premieres caractéristiques est
essentielle, elle fait écho a ce qu’exprime judicieusement un poete portugais,
Miguel Torga: « L’Universel, c’est le local moins les murs », une inscription
guelque part ouverte aux autres.

Premiere caractéristique : l'ouverture. En proposant une spiritualité
« entre les lignes », le projet Ars Bene Credendi se focalise plus sur le « entre »
que sur les « lignes », sur I'« inter » que sur les composantes de cet « inter ». |l
est question d’une spiritualité inter-convictionnelle, internationale,
interculturelle, intergénérationnelle, interactive. )’y vois la priorité accordée non
pas a 'adage : « qui se ressemble, s"assemble » mais a son antonyme : « qui ne
se ressemble pas, s’assemble », c’est-a-dire un choix délibéré pour la rencontre,
les échanges entre des personnes de différents milieux et sensibilités, également
de différentes générations et nationalités aussi. Je note qu’il n’est pas question


mailto:Jean-Paul.willaime@ephe.psl.eu

d’« interreligieux » mais d’« inter-convictionnel », ce dernier incluant les
personnes se déclarant « sans religion » et qui correspondent, on le verra, a
différentes postures vis a vis de la religion (agnostique, athée, indifférente,
anticléricale, antireligieuse...). Interconvictionnel pouvant aussi signifier le
privilege accordé aux dimensions individuelles des rencontres et échanges plutot
gu’a leurs dimensions communautaires : ce sont des personnes singulieres qui
se rencontrent, non des représentants d’une religion ou d’une philosophie, des
personnes singulieres qui s’expriment non seulement avec leurs mots, mais aussi
a travers différents moyens d’expression (la peinture, la musique, la poésie, le
travail manuel, le théatre,...).

Seconde caractéristique, le fait que ce projet n’est pas hors sol, mais qu’il
est ancré quelque part. D’abord, dans un lieu physique : Le Climont, un hameau
des Vosges alsaciennes avec ses particularités de géographie physique et
humaine, Le Climont, son Temple et sa paroisse, son histoire. Ensuite un ancrage
symbolique : le monde protestant, un ancrage qui, non seulement ne se cache
pas mais qui, sans ostentation, s’affiche tranquillement.

Troisieme caractéristique : la dimension expérimentale. Le projet Ars Bene
Credendi n’est pas bouclé d’avance, non par incomplétude mais par choix. C'est
un « work in progress », un projet qui se construit et se précise au fur et a mesure
qu’il se met en marche. Cette dimension expérimentale est d’autant plus
importante que le projet est follement ambitieux (ce n’est pas une critique !):
revitaliser le christianisme en s’inscrivant dans la dynamique d’une Eglise
toujours a réformer. Retrouver le plaisir de bien croire dans une société ou
beaucoup ont renoncé a croire, réinventer la facon de faire sens et de faire lien
en christianisme dans une société qui se déchristianise.

Sollicité par la pasteure Alexandra Breukink, je la remercie d’autant plus
de m’avoir invité que le projet d’Ars Bene Credendi Croire entre les lignes s’est
révélé trés inspirant pour moi a la fois comme sociologue et comme chrétien
protestant. Mes remerciements s’adressent aussi a Chris Doude van Troostwijk*
pour I'audace et la radicalité de ses réflexions sur I'art de croire dans un monde
qui ne sait plus croire et au pasteur Rudi Popp pour son accueil ici au Temple
Neuf au coeur de Strasbourg, une ville au riche passé religieux et académique
dont le profil socio-religieux a bien changé aujourd’hui. Le fait de commencer les
réflexions sur un projet lié a un espace rural par une journée a Strasbourg, espace

1 Chris Doude van Troostwijk, Croire est un art. Le projet Ars-Bene-Credendi-au-Climont, Strasbourg, Temple
Neuf, 25 septembre 2020.



urbain, m’apparait significatif : ce n’est pas fuir la ville pour se réfugier dans la
campagne/montagne (méme si I'air y est plus vivifiant !) mais se déplacer
physiquement pour mieux se déplacer spirituellement. D’ailleurs, sil’on a pu voir
dans l'urbanisation, un facteur de dissolution du religieux (la ville moins
pratiquante que la campagne), ce n’est plus vrai aujourd’hui : il y a désormais
plus de vitalité religieuse dans les grandes agglomérations que dans les secteurs
ruraux.

Il ne vous aura pas échappé que nous vivons actuellement une période de
crises (écologique, énergétique, climatique, sanitaire, économique, sécuritaire
...) dont le cumul aboutit a une crise de civilisation remettant profondément en
cause le mode de vie occidental. On ressent vaguement que |'ordre social auquel
on s’était habitué se défait et on peine a se représenter le nouvel ordre social
vers lequel nous allons. On prend conscience gu’il faut changer de mode de vie
mais I’avenir nous parait tres incertain. Cette conjoncture suscite d’autant plus
de doutes et d’inquiétudes que toutes sortes de fakenews se répandent via les
réseaux sociaux et que la distinction entre le vrai et le faux se brouille,
qu’émergent des théories du complot, de I'effondrement (les collapsologues).
La démocratie parlementaire s’en trouve ébranlée et divers populismes
fleurissent. Le débat public citoyen reposant sur des arguments raisonnés
devient quelquefois difficile et tourne a l'invective. Dans un tel contexte, il est
d’autant plus nécessaire de raison garder et, pour commencer, d’essayer
d’objectiver notre situation, d’expliquer ce qui nous arrive. Comment le décrire
et I'analyser ? Quelles sont les conséquences de tous ces changements pour la
vie religieuse (en particulier pour le christianisme) ? Y-a-t-il encore place pour
I'art de croire dans une telle conjoncture ? Par la présente conférence, je
voudrais tenter de répondre a ces questions. Je le ferai de fagcon synthétique et
schématique, mon souci étant que cette analyse vous soit utile. Mieux
comprendre ce qui nous arrive est nécessaire pour ne pas subir les événements,
pour rester actif et inventif quels que soient les pesanteurs du moment. Mon
propos s’articule autour de trois theses fondamentales :

1) Il'ya une mutation fondamentale de la modernité occidentale vers, non
pas une postmodernité, mais une ultramodernité.

2) Cette mutation se traduit par une importante reconfiguration sociétale
du religieux.

3) Face a son évidement numérique et culturel, face aussi a sa relative
déconfessionnalisation, le christianisme est mis au défi de se
réinventer dans une société radicalement désenchantée.



1) Des certitudes modernistes aux incertitudes ultramodernes: une
société radicalement désenchantée

Je voudrais tout d’abord attirer votre attention sur I’évolution méme de la
modernité occidentale, expliquer pourquoi il est aujourd’hui devenu nécessaire
de distinguer entre une « premiere modernité » qui a connu son apothéose
jusqu’au début des années 1970 et une autre modernité, celle que nous vivons
actuellement et que j’ai choisi de nommer d’ultramodernité.

La premiére modernité : émancipation et disciplinarisation

Ce qu’on appelle la premiere modernité, celle éclose avec la pensée des
Lumieres et la Déclaration des droits de 'lhomme et du citoyen de 1789, se
manifesta par des changements importants dans les différents domaines :
politique, scientifico-technique, économique, social, culturel, éducatif, médical
... Enrésulta un nouvel ordre social que I’on qualifia de moderne, pour I'opposer
a I'ordre social ancien des sociétés désormais qualifiées de traditionnelles, un
ordre social ancien subverti par une modernité conquérante au nom du
« progres ». Mais si cette premiere modernité voulut émanciper des traditions
en regardant vers |'avenir, si elle représenta un premier stade dans I'’émergence
d’une société d’individus, elle se traduisit par la diffusion d’un nouveau contréle
social, un nouvel encadrement des individus. La premiere modernité ne fut pas
seulement émancipatrice - elle le fut incontestablement dans plusieurs
domaines, notamment a travers I’éducation scolaire publique laique et la
progressive émancipation des femmes - elle fut aussi disciplinaire. Elle émancipa
certes les individus d’un ordre ancien, celui de la monarchie absolue et de
I’'Eglise, mais en les enrégimentant dans un nouvel ordre celui des nations et d’un
Etat éducateur. A travers I'armée, I'école, le travail, les partis politiques, les
syndicats, les associations, 'institution familiale...il s’agissait d’entrer dans un
nouvel ordre institutionnel, celui de I'Etat-nation moderne. Les Eglises
entrérent, non sans difficultés et conflits, dans ce nouvel ordre. A bien des
égards, ce nouvel ordre constitua une version sécularisée de I'ordre
prémoderne. Un exemple ? L'institution familiale. Tout en instituant le mariage
civil, la premiere modernité reproduisait le modele traditionnel de 'union
conjugale dominée par 'lhomme et tournée vers la procréation. Un autre
exemple : I'école. Tout en laicisant I’école, I'éducation scolaire publique continua
a discipliner les corps et les esprits non plus au nom d’un magistére religieux mais
au nom du magistére séculier de l'instituteur. Reste que son idéal éducatif, bien



qu’il s’inscrivit dans un récit différent : le récit d’'un humanisme religieux d’un
coté, d’un humanisme laique de l'autre, n’était guere différent de celui des
prétres éducateurs : ils transmettaient tous les deux la morale traditionnelle
patriarcale de I'époque. On peut résumer le programme de cette premiére
modernité en disant que ce fut I'impératif du changement porté par la croyance
au « progres » et appuyé par un fort encadrement des individus.

Une premiére modernité occidentale qui fut colonialiste

Cette premiere modernité se manifesta également par un sentiment de
supériorité des Occidentaux par rapport a d’autres civilisations. De la aussi la
volonté d’étendre la modernité occidentale au-dela de son terreau historique :
I'Europe. Cette modernité s’est déployée aux quatre coins du monde et a
pénétré de gré ou de force d’autres civilisations. Notre modernité occidentale
fut colonisatrice et des missionnaires du progres ont tenté, avec plus ou moins
de succes, d’apporter «la» civilisation moderne a d’autres peuples. La
colonisation fut menée par la France comme par d’autres nations européennes
au nom d’une « mission civilisatrice ». Le 28 juillet 1885, Jules Ferry, le pere de
I’école laique, déclara dans un discours a la Chambre des députés justifiant la
colonisation : « Les races supérieures ont le devoir de civiliser les races
inférieures », « De nos jours, ajouta-t-il, je soutiens que les nations européennes
s’acquittent avec largeur, avec grandeur et honnéteté de ces devoirs supérieurs
de civilisation ». En voulant évangéliser des populations non-chrétiennes, les
missionnaires chrétiens, a leur corps défendant ou non, ont aussi participé a la
propagation de la modernité occidentale. Aujourd’hui, d’autres civilisations, en
particulier celles qui, un temps, furent dominées par des puissances
occidentales, revendiquent leur identité propre et critiquent I'occidentalisation
du monde, ce qui ne les empéche pas d’intégrer certains traits de la modernité
occidentale, en particulier le développement de la science et d’'une économie de
marché. Mais ce n’est pas le lieu ici d’entrer dans I'intéressante problématique
des « modernités multiples » du sociologue israélien Shmuel Eisenstadt.

La premiere modernité fut marquée par un processus de sécularisation-
transfert: le transfert d’'une souveraineté religieuse a une souveraineté
séculiere, la tendance a remplacer les idéaux religieux par des idéaux séculiers,
les promesses de salut au-dela par des promesses de salut ici-bas. Si le ciel se
vidait de ses promesses, la terre, elle, en était pleine. La premiére modernité,



c’est une sécularisation de I'espérance. L’ultramodernité?, comme on va
maintenant le voir, c’est la sécularisation des idéaux séculiers eux-mémes. Les
perspectives de salut ici-bas, les promesses de la terre sont elles-mémes
sécularisées. La terre comme le ciel sont vides.

L’ultramodernité : un processus de désinstitutionnalisation

Si la société moderne représenta une premiére phase d’affirmation d’une
société des individus, elle intégrait ces derniers dans un cadre normatif lourd
construit autour de la raison et de la nature, de I'Etat et de la nation. Ce cadre
normatif de la modernité des Lumieres et de I'Etat-nation venait remplacer celui
de la société traditionnelle. La transcendance de la République, d’un Etat recteur
d’'une société civile régulée par des institutions fortes: la famille, I'école,
I"armée, le travail, les Eglises... succédait a la transcendance de la monarchie de
droit divin de I'ordre social traditionnel ou I'individu avait plus de devoirs que de
droits. Le paradoxe c’est que cet ordonnancement institutionnel de la premiere
modernité est aujourd’hui remis en cause, la société des individus émancipés
mais fortement encadrés devenant elle-méme une société traditionnelle. C’'est
une seconde phase d’affirmation d’une société des individus, une phase qui est
beaucoup plus radicale que la précédente. Elle se traduit en effet par un
processus généralisé de désinstitutionalisation touchant la famille, I'école, le
travail, la politique, le religieux. Reprenons les deux exemples de la famille et de
I’école. L'institution conjugale et familiale fortement légitimée de facon
séculiere (le mariage civil et la famille hétérosexuelle tournée vers la
procréation) - sacralisation séculiere qui pouvait étre éventuellement suivie
d’une sacralisation religieuse - perd de son emprise au profit de différentes
facons de vivre la conjugalité et de « faire famille ». Cette derniere expression
est significative du processus de désinstitutionalisation et du déploiement de
toutes sortes de contractualisations : ce n’est plus la famille qui nous fait, c’est
nous, en tant que sujets souverains, qui la faisons. Ce n’est plus seulement une
sécularisation-transfert marquée par l'instauration du mariage civil, ce n’est plus
seulement le passage d’une légitimité religieuse a une légitimité séculiere d’une
méme institution, c’est une sécularisation plus radicale, celle de l'institution
familiale elle-méme. Processus similaire avec l'institution de I’école. Celle-ci, en

2 Voir pour une présentation plus compléte de la problématique de I'ultramodernité, le chapitre 7 intitulé
« L'ultramoderne solitude » de mon livre d’entretiens avec E.-Martin Meunier, sociologue de I'Université
d’Ottawa, La guerre des dieux n’aura pas lieu. Itinéraire d’un sociologue des religions (Genéve, Labor et Fides,
2019, pp.303-338).



étant laicisée, en passant d’une tutelle religieuse a une tutelle séculiere, restait
une institution forte et I’éducation qu’elle dispensait, méme sous tutelle
différente, n’était guere dissemblable. Mais, aujourd’hui, c’est I'école laique elle-
méme qui est sécularisée, elle a beaucoup perdu de son aura et son magistére
éducatif tend a étre remis en cause. La dissémination des savoirs a travers
internet, I'attitude de « consommateurs d’école » des parents qui souhaitent la
meilleure éducation scolaire pour leurs enfants, le défi de la mondialisation pour
une éducation définie comme « nationale », le défi de la diversité culturelle et
religieuse des éleves, voire la mise en cause directe des enseignants et des
enseignements par certains parents, ...tout cela explique pourquoi, a l'instar
d’autres autorités, celle des maitres est ébranlée. Méme si |’école résiste mieux
au processus de désinstitutionalisation que d’autres institutions, elle est
désacralisée.

L’ultramodernité : une radicalisation de la sécularisation

Apres la sécularisation-transfert du changement de tutelle, c’est la
sécularisation de I'institution elle-méme. Ce processus de
désinstitutionalisation, I'affaiblissement des pouvoirs de régulation
représentent un stade supplémentaire d’affirmation d’une société d’individus ou
s’affichent toutes sortes de diversités. L’Etat qui est de moins en moins recteur
et de plus en plus gestionnaire de la société civile, s’est bureaucratisé en
cherchant a satisfaire les aspirations catégorielles des uns et des autres. La
transcendance républicaine et 'aura des politiques sont fortement érodées,
radicalement sécularisées. Cette évolution représente une radicalisation de la
sécularisation ou les promesses séculieres par lesquels on a prétendu remplacer
les promesses religieuses sont elles-mémes sécularisées. La terre comme le ciel
sont vides, a la limite, on ne croit plus a rien. Les idéaux séculiers sont eux-
mémes sécularisés, les démythologisateurs sont eux-mémes démythologisés.
Des certitudes modernistes, on est passé aux incertitudes ultramodernes. Cette
situation correspond a une désinstitutionalisation du sens et a un
affaiblissement du lien collectif. C'est une crise profonde de la légitimité qui
représente un défi existentiel : comment faire vérité dans un monde pluraliste
ou I'on a tendance a dire : a chacun sa vérité ? Comment vivre dans un monde
radialement désenchanté ?

L’affaiblissement des régulations institutionnelles touche tous les
domaines d’activités, en particulier le politique comme le religieux. Les parties



politiques éclatent en différents courants en interne et se voient contestés a
I’extérieur au profit de mouvement plus directs. Les Eglises connaissent une
évolution similaire : elles sont affaiblies dans leur capacité d’encadrement et
voient se développer en leur sein une forte diversité de sensibilités. En méme
temps, le nouvel age de la modernité dans lequel nous sommes entrés
reconfigure la place du religieux. Nous sommes entrés dans un nouvel age de la
modernité ou le récit du progres fait de moins en moins sens et ou la modernité
se trouve elle-méme désenchantée. La premiere modernité fut marquée par une
sécularité triomphante ayant tendance a se poser en alternative au religieux,
I’équation moderne fut : plus de modernité = moins de religieux, soit un jeu a
somme nulle ou le territoire gagné par I'un était perdu par I'autre. Cette situation
fut symbolisée par la guerre des deux France catholique et laique, notamment
sur le terrain scolaire. L'équation ultramoderne est tout autre, les rapports entre
modernité et religion ne constituent plus un jeu a somme nulle, une disjonction
exclusive (un « ou » alternatif) mais une conjonction cumulative (« et ») : plus de
modernité et plus de religieux. Et cette autre équation transforme les deux
éléments qu’elle associe: le religieux et le séculier. C'est une autre facon d’étre
religieux et une autre facon d’étre séculier qui se completent et se cumulent
dans le régime de l'ultramodernité. De la, une nouvelle configuration que je
caractérise comme suit: un religieux décléricalisé et désacralisé dans une
sécularité désenchantée et pleine d’incertitudes.

) Une autre fagon d’étre religieux ou de ne pas I'étre

Le paysage religieux de la France a considérablement changé ces dernieres
années. Les enquétes européennes sur les valeurs (EVS: European Values
Surveys) permettent de mesurer, en France comme dans d’autres pays d’Europe,
les évolutions de 1981 (premiere enquéte EVS) a 2018 (derniere enquéte EVS
disponible), soit sur presqu’une quarantaine d’années. Trois faits majeurs
caractérisent les évolutions en France :

- Une importante augmentation des personnes se déclarant « sans
religion ». Entre 1981 et 2018, on passe de 27 % a 58 % ; la proportion
a plus que doublé.

- Une baisse considérable des personnes se déclarant catholiques : on
passe de 70 % en 1981 a 32 % en 2018.



- Une augmentation des personnes déclarant une autre religion : de 3 %
en 1981 3, en 2018, 10 % dont 6 % de musulmans et 2,5 % de
protestants.

Si, toujours selon les données EVS, 'on compare en France et en 2018 la
répartition des appartenances des personnes agées de 60 ans et plus a celle des
personnes agées entre 18 et 29 ans, les différences sont saisissantes. Avec les
jeunes adultes, on voit se profiler une tout autre France religieuse.

- Les 60 ans et plus se répartissent en 47 % de sans religion », 48 % de
catholiques et 5 % d’autres religions ;

- Les 18-29 ans se répartissent en 67 % de « sans religion », 15 % de
catholiques et 18 % d’autres religions (dont 13 % de musulmans).

Les différentes facons de ne pas étre religieux

Beaucoup plus donc, de personnes se déclarant « sans religion »,
particulierement chez les jeunes adultes. Mais qu’est-ce qu’étre « sans
religion » ? Il y a déja quelques faits troublants. L’enquéte EVS de 2018 révele
que 25 % des personnes se déclarant « sans religion » croient en Dieu, c’est le
fameux « Believing without Belonging », le croire sans appartenir, chére a la
sociologue anglaise Grace Davie. Par ailleurs, 'on constate que 20 % des
personnes se déclarant « catholique » disent ne pas croire en Dieu. Cette fois-ci,
c’est le phénomene inverse du « Belonging without Believing », appartenir sans
croire. Certes le phénoméne central reste le croire lié a I'appartenance (le
« Believing with Belonging ») ou le non-croire lié a la non-appartenance (le No-
Believing with No-Belonging ») mais les minorités qui ne correspondent pas a ce
schéma ne sont pas quantité négligeable : 25 % et 20 %, ce n’est pas rien !

Les sociologues des religions se sont de plus en plus intéressés aux
personnes « sans religion ». En fait cette catégorie qui a le désavantage de
définir négativement les gens comme s’il leur manquait quelque chose, s’avere
plus complexe qu’il n’y parait. Parmi les « sans religion » les enquétes EVS
distinguaient déja les « athées convaincus », c’est-a-dire des personnes qui
partagent une conviction alternative a celles des religions : I'athéisme. Philippe
Portier et moi-méme avons proposé une typologie en quatre catégories®. Deux

3 Philippe Portier et Jean-Paul Willaime, La religion dans la France contemporaine. Entre sécularisation et
recomposition, Paris, Armand Colin, 2021. Voir le chapitre 2 « Indifférents et athées : entre abstention et
conviction alternative ».



10

grandes catégories, les sécularistes d’affirmation et les sécularistes
d’indifférence, qui se divisent chacune d’elles en deux. Ce que nous appelons les
sécularistes d’affirmation ont une conviction, ils ne se contentent pas d’étre
« sans religion », ils affichent leur croyance en I'athéisme. Pour la majorité
d’entre eux, leur athéisme est une option privée, un choix personnel qui
n’engage qu’eux-mémes, ils ne le brandissent pas. A co6té de ces « sécularistes
d’affirmation » attachés a titre personnel a une conviction athée, catégorie qui
correspond a l'athéisme convictionnel, existe une autre catégorie de
« sécularistes d’affirmation », celle des militants de I'athéisme. Dans ce cas, on
ne se contente pas d’étre athée mais on se mobilise pour que de plus en plus de
personnes le deviennent. Autrement dit, on critique les religions et on cherche
a convertir a I'athéisme. L’athéisme convictionnel et |'athéisme militant, deux
facons d’étre un « séculariste d’affirmation ». Les « sécularistes d’indifférence »,
quant a eux, se distinguent des précédents par le fait qu’ils n’affirment rien ; ils
sont plus agnostiques qu’athées, ils cultivent leur indifférence. Ces « sécularistes
d’indifférence » se partagent entre des indifférents agnostiques et des
indifférents spiritualistes. Les premiers se satisfont de leur agnosticisme sans
chercher autre chose, les seconds, tout en rejetant les grands systemes religieux
ne sont pas pour autant matérialistes : ils sont ouverts a des recherches
spirituelles. Entre I'athéisme convictionnel, |’athéisme militant, I'indifférentisme
agnostique et l'indifférentisme spiritualiste, il y a bien des facons d’étre sans
religion soit en affirmant une conviction alternative a celles des religions, soit en
s’abstenant de toute conviction. En Angleterre, depuis 2013, des athées et des
agnostiques se réunissent un dimanche par mois. C’'est la Sunday Assembly des
personnes qui, sans religion, éprouvent néanmoins le besoin de se retrouver
dans le cadre d’un « culte », en I'occurrence sans Dieu, pour écouter de la
musique, des sermons séculiers, pour chanter, « célébrer la joie » | S’il y a des
croyants qui ne vont pas au culte, il y a des incroyants qui semblent en avoir la
nostalgie ! Redécouvrirait-on les vertus d’un espace-temps a part pour prendre
du recul par rapport a la vie quotidienne et échanger librement sur ses
expériences de vie et ses préoccupations? Il est par ailleurs intéressant
d’observer que les plus critiques de cette Sunday Assembly ne furent pas des
chrétiens, mais des athées qui estimerent que cette « parodie de culte »
desservait I'athéisme.

Une autre facon d’étre religieux



11

Les personnes déclarant appartenir a une religion ne sont pas quant a elles
en reste pour décliner de fagon tres diverse la maniere d’étre religieux. La
fréguence de leurs pratiques et I'intensité de leurs engagements sont, le fait est
bien connu, fort variable. Moins souvent noté est le fait d’observer que, dans
I"'ultramodernité contemporaine, les frontieres entre croyants et incroyants sont
devenus plus floues. Comment pourraient-elles ne pas |'étre entre des croyants-
doutants, c’est-a-dire dire des croyants ayant aussi des moments de doutes et
des doutants-croyants, c’est-a-dire des incroyants ayant des moments de
croyances ? L’anthropologue Marc Augé a pu dire : « Il n’y a que les incroyants
qui croient que les croyants croient ». Sous prétexte que quelqu’un se dit
catholique, protestant, juif ou musulman, on aura tendance a lui imputer les
croyances fondamentales de sa confession ou religion. Rares sont en réalité les
individus pleinement orthodoxes par rapport a leur groupe, chacun/chacune, en
fonction de sa socialisation et de ses expériences et rencontres se bricole son
credo en puisant a sa guise dans le corpus de textes, d’images, de figures que
fournit sa tradition religieuse et dans le souvenir de personnes qui, en incarnant
cette tradition religieuse, ont particulierement compté pour lui/elle. Est-on pour
autant condamné a « croire en Suisse », c’est-a-dire en solitaire (par allusion au
« boire en Suisse » 1) ? Le défi n’est-il pas de « croire ensemble »* ? Le processus
de désinstitutionnalisation du sens et de son extréme individualisation, le
considérable affaiblissement de I'encadrement institutionnel de la religion et de
sa mise en forme culturelle, confronte I'individu a la nécessité de se construire
lui-méme. L'individu a gagné en autonomie, il s’est émancipé des institutions, il
est désormais confronté a la liberté de choisir ou de se laisser bercer par I'air du
temps et les engouements du présent. Responsabilité redoutable qui exige
d’étre fort et de disposer de divers atouts (économiques, sociaux, culturels,
psychologiques, ...) pour élaborer sa trajectoire personnelle dans un monde plein
de possibles. L'affaiblissement de I'encadrement institutionnel de la religion
s’accompagne d’un foisonnement de religiosités plus ou moins sauvages et du
développement de petits entrepreneurs dans I'offre de sens. Les Lebensberater
(les conseillers de vie) se multiplient comme s’il fallait réapprendre I’art de vivre
dans toutes sortes de domaines : bien se nourrir, bien dormir, bien consommer,
bien se soigner, bien se former, bien vivre ensemble, en fin de compte bien vivre
et bien mourir .... ! L’art de croire, de bien croire s’inscrit dans une longue liste
de domaines ou, plus rien n’allant de soi, il faut tout simplement apprendre ou

4 Christophe Monnot, Croire ensemble. Analyse institutionnelle du paysage religieux en Suisse, Zurich et Genévre,
Editions Seismo,2013.



12

réapprendre I'art de vivre. Et dans cette vie qui devient un apprentissage, les
différents domaines ne sont pas étanches les uns par rapport aux autres. Comme
I"avait expliqué Pierre Bourdieu concluant un colloque a Strasbourg®, cure des
corps et cure des ames interferent.

Religions et religiosités

L’affaiblissement du cadrage institutionnel du religieux et de sa mise en
forme culturelle qui se traduit par une désaffiliation par rapport au religieux
institué incite a parler plus volontiers de « religiosités » (ou de spiritualités, je
vais y revenir) que de « religions ». Ce n’est pas un hasard. La distinction ente
religion et religiosité permet en effet de rendre compte des mutations
contemporaines du religieux.

Les religions sont des systemes intégrés de représentations et de
pratigues qui ont une certaine cohérence. Ces systemes symboliques de
représentations et de rites disent, en référence a I'une ou I'autre forme de
transcendance, le sens de la condition humaine, de la vie et de la mort, du
bonheur et du malheur, de la filiation (on a été engendré, porté par d’autres) et
de l'alliance (on tisse des liens avec d’autres). Les religions sont des systemes de
sens selon les trois acceptions du terme: la signification, la direction, la
sensation. Elles se réferent a des corpus de textes, de figures, de récits qu’elles
relisent (relegere) ; en se référant a 'une ou I'autre tradition de donation sens,
elles ne partent pas de rien, relisent un matériau déja la. Elles relisent et, en
méme temps, relient (relegare) entre eux les hommes et les femmes qui
partagent les représentations et pratiques de l'une de ces traditions. Les
religions génerent des « nous », des identités collectives reliant les personnes
qui se reconnaissent dans le partage d’un méme systeme symbolique. C’est ainsi
que les religions forment des cultures qui se transmettent (avec plus ou moins
de succés), qui se reformulent sans cesse d’'une génération a l'autre. Les
religions incarnent des facons de relire ensemble, d’interpréter, un sens qui est
déja-la dans un corpus de textes, d’images, de récits, de figures de sens. Je
résume en disant que la religion c’est une communauté d’interprétations qui
relit (du verbe relire) sans cesse un corpus de donation de sens et qui, se faisant,
relie (du verbe relier) entre elles les hommes et des femmes qui s’y réferent. Ces
deux traits, d’'une part la référence a une tradition de sens, d’autre part le fait de

5 Les nouveaux clercs. Prétres, pasteurs et spécialistes des relations humaines et de la santé, Postface de P.
Bourdieu, Genéve, Labor et Fides, 1985.



13

vivre collectivement cette référence sont selon moi des marqueurs essentiels de
la religion comme phénomene socio-culturel. Les systemes religieux, aussi
intégrés soient-ils, se reformulent constamment en interrelations avec leur
environnement et en passant d’une génération a I'autre. Ce sont des mondes
vivants qui, qu’ils le veuillent ou non, évoluent. Les religions sont en fin de
compte ce qu’en font les hommes et les femmes qui s’en réclament, elles ont
une histoire. Il faut se départir de I'idée trop souvent répandue que le religieux
se reproduirait a I'identique et resterait figé dans telle ou telle de ses expressions
canoniques. Il est vrai que le sens de de la continuité, I'importance de la tradition
, de la fidélité a un dépdt de sens sont importants dans beaucoup de religions.
La religion ne relie pas seulement les étres humains dispersé dans |'espace, elle
relie aussi les différentes générations qui, a travers les siecles, I'ont vécue et
transmis. Cela n"empéche pas qu’elle soit historique de part en part.

Par le terme de religiosité ou de spiritualité, on désigne plutot le sentiment
religieux, |’attitude religieuse, la facon dont s’exprime, au sein d’une religion ou
indépendamment de toute religion, la relation au monde de l'invisible, du
suprasensible, des esprits ou de I'Esprit, pour certains la relation a Dieu. Dans
une approche sociologique, je préfere parler de religiosité plutdét que de
spiritualité car le premier terme renvoie plus explicitement selon moi aux
attitudes religieuses, aux diverses postures et pratiques a travers lesquelles
s’exprime pour |'étre humain la présence d’une entité suprahumaine, la relation
au suprasensible. Les gestes de piété et leurs postures corporelles (la priere les
mains jointes et les yeux fermés, agenouillée ou non, le simple fait de baisser la
téte...), des lieux et espaces spécifiquement aménagés (choix de couleurs, de
matériaux, d’objets, d’odeurs, de lumiere, de bougies ,...), des personnes
engagées dans l'une ou l'autre forme de vie consacrée (moines et moniales,
ministres du culte, ...), des pratiques rituelles ou des techniques permettant de
rendre présentes les forces invisibles (Dieu, I'Esprit, les ancétres, les morts ;..),
les pratiques de méditation, I'expérience mystique, I‘extase, le silence, I’encens,
la glossolalie,...autant de fagons dont se manifeste la religiosité/spiritualité. Il est
devenu courant d’opposer religions et spiritualités et d’insister sur le fait
qu’indépendamment des dogmes et systemes religieux, il y a une spiritualité
laique, areligieuse. Parler plus volontiers, comme je le fais, de religiosité ne
constitue aucunement un jugement de valeur, ce n’est pas nier I'existence de
spiritualités laiques, séculieres. Mais je prends I'opposition spiritualités/religions
plus comme un construit social a analyser que comme un outil analytique. Un
construit social qui identifie positivement la spiritualité et négativement la



14

religion : la premiére serait libre, la seconde sous controle. La spiritualité serait
une sorte d’esperanto des religions, un langage primordial universel, des
pratiques de méditation sans croyances, les religions seraient, quant a elles, des
langages particuliers et contraignants impliquant I’'adhésion a des croyances. On
n’a pas besoin de cette opposition caricaturale pour reconnaitre qu’il y a du
religieux hors religions, de la religiosité vagabondante », flottante, diffuse, de la
religiosité qui débouche ou non sur une mise en liens, sur une forme ou l'autre
de communautarisation (Vergemeinschaftung dit Max Weber). Une religiosité
flottante qui débouche ou non sur une mise en sens, une forme ou autre
d’explicitation de la signification donnée a des pratiques, des orientations
privilégiées de vie.

La religion est liée a une stabilisation de significations et de pratiques
formant un univers de sens et de spiritualités ayant une certaine cohérence. Au
sens et a la spiritualité, il faut ajouter I’éthique, un idéal de vie bonne et solidaire,
la promotion d’un art de vivre ensemble. Mais il y a aussi des égotismes spirituels
ou I'on prétend plus rencontrer Dieu en soi qu’avec les autres. La religion, ce
n’est ni du sens sans spiritualité, ni de la spiritualité sans sens, mais du sens et
de la spiritualité associée a un souci éthique. Sans exclure I'’emploi du qualificatif
de « spirituel » ou de « spiritualité » - y compris dans le titre de cette
conférence ! - je privilégie néanmoins le terme de « religiosité » dans mon
approche sociologique. Ce choix permet aussi de souligner gu’un certain nombre
de gestes et d’attitudes relevent du religieux méme s’il n’y a pas de référence a
Dieu ou a une quelconque figure divine. Il s’agit d’éléments de religiosité en
dehors méme, on I'aura compris, d’'une adhésion aux croyances d’une religion
particuliere et d’une affiliation a une institution religieuse. Il y a de la religiosité
encadrée socialement et mise en forme culturellement et de la religiosité
« liquide » qui n’est ni socialement cadrée, ni culturellement arrimée. Les
signifiants (mots, images, sensations) se baladent, ne sont pas liés a des signifiés
stables. Pour la question relative a la croyance en Dieu des enquétes EVS, les
répondants étaient invités a choisir, parmi quatre opinions, laquelle se
rapprochait le plus de ce qu’il croyait. 24 % ont choisi la réponse « Ne sait pas
quoi en penser ». Depuis I'enquéte de 1981 jusqu’a celle de 2018, ce
pourcentage reste stable, environ un quart des Francais ne savent pas quoi en
penser. Mettre des mots pour dire ce que I'on croit ou ce que I'on ne croit pas,
donner un contenu au croire apparait bien difficile. Quant aux autres réponses,
elles se répartissaient ainsi en 2018: 31 % pour « Un esprit ou une force vitale »,
19 % pour « Un Dieu personnel », 23% pour « Pas d’esprit, de dieu ou de force



15

vitale » (+ 2 % de non réponse). Alors qu’en 1981, il y avait autant de réponses,
26 %, pour « Un Dieu personnel » et pour « Un esprit ou une force vitale », en
2018 un écart s’est creusé au profit de ce dernier item : 31 %, la croyance en un
Dieu personnel ayant, quant a elle, baissé : 19 %. Or ne s’agit-il pas de la figure
méme du Dieu chrétien ? Qu’en est-il du christianisme dans cette conjoncture
de religiosité flottante ?

) Le défi de la déculturation et désocialisation chrétiennes : vers une
réinvention du christianisme ?

En France comme dans les pays d’Europe de I’Ouest le christianisme, dans
sa diversité confessionnelle, connait une importante baisse de |‘appartenance,
un processus de désaffiliation comme |'attestent en Allemagne les statistiques
des sorties d’Eglises (Kirchenaustritte)®: en 2019, |‘Eglise protestante en
Allemagne (EKD) a perdu 270 000 membres, I'Eglise catholique 272 000. Ces dix
dernieres années, c’est plus de 4 millions de personnes qui ont quitté I'une ou
I"autre de ces deux Eglises. En France, on est passé d’une société ou la population
était, dans les années 1950, a 90 % chrétienne (tres majoritairement catholique)
a une société ou le christianisme est devenu minoritaire (35 % de la population
en 2018). En quelques décennies, |I'évolution est considérable dans plusieurs
pays et je pense que I'on n’en mesure pas encore toutes les conséquences. Je
pense notamment au role trés important joué par les Eglises et les divers
mouvements chrétiens de jeunes et d’adultes dans le domaine éducatif.

Mais si le christianisme, qui est toujours en nombre la premiére religion
dans le monde avec 32 % de la population mondiale, subit un déclin en Europe,
(et, également, mais dans une proportion moindre, en Amérique du Nord), il
n’en va pas de méme dans les autres continents, en Afrique, en Asie et en
Amérique latine. En Europe méme, des personnes originaires de ces autres
continents (soit directement, soit par leurs parents ou grand-parents),
revitalisent des paroisses quelque peu désertées ou se retrouvent dans de
nouvelles Eglises. Ainsi, le christianisme en France, ce sont aussi des Eglises
africaines chinoises, coréennes, malgaches, tsiganes,..... Le christianisme est
devenu pluriculturel et I'art de croire s’y décline de fagon fort diverse. L’art de
faire croire aussi puisque ces églises se manifestent par leur zele évangélisateur.
Voici deux exemples que je tiens de mes étudiants : - des jeunes Chinois devenus

6 Ces départs ont des raisons fort diverses, y compris la volonté d’échapper a I'impét ecclésiastique.



16

chrétiens et ayant intégré une Eglise chinoise lors de leur temps d’études a Paris,
reviennent en Chine ety créent des « Eglises de maison » ; 'un deux m’a dit avoir
converti un ingénieur francais travaillant a Shangai ! - des missionnaires coréens
envoyés par une Eglise coréenne de Paris font de I’évangélisation en francais au
Burkina-Faso. Par ce petit excursus, je voulais seulement vous rendre attentifs a
I"une des dimensions de la recomposition actuelle du christianisme dans le cadre
de la globalisation : sa multiculturisation beaucoup plus large et marquée que
celle gu’il connaissait déja.

Le christianisme : un langage symbolique devenu étranger ?

En Europe de I'Ouest, et particulierement en France, une autre
caractéristique de la situation du christianisme est que les mots, les récits, les
figures, les images, a travers lesquels il s’exprime ne sont plus compris par
nombre de nos contemporains, en particulier les jeunes. A la question « que
célebre-t-on a Paques ? » seulement 44 % des Francais ont répandu «la
résurrection du Christ » (sondage IFOP/Le Monde d’aot 2020). Les autres ont
répondu « ne se prononce pas ? » : 42 %, « les cloches, les ceufs, le chocolat » :
8 %, « la mort du Christ » : 6 %. Un constat parmi d’autres d’un processus de
déculturation du christianisme, de perte de familiarité avec le monde de
significations de la religion chrétienne. Celle-ci tend a devenir une culture
étrangere a nombre de nos contemporains. Or, le christianisme ayant fortement
imprégné notre histoire, notre littérature, notre peinture, notre musique, des
pans entiers de notre culture sont devenus incompréhensibles pour la majorité
des éléves, constatent les professeurs de colleges et de lycées. De la la prise de
conscience qu’il fallait, au sein méme de I’école laique, renforcer la prise en
compte des faits religieux dans les programmes des disciplines scolaires, en
particulier en histoire. Le fait qu’aujourd’hui, la grande majorité des jeunes n’ont
eu aucune socialisation religieuse, se traduit non seulement par des manques de
connaissances mais aussi, par une perte de familiarité avec le domaine religieux
lui-méme, ce que cela signifie et représente pour les fideles religieux. Soit une
difficulté a comprendre les langages symboliques. La désaffiliation que connait
le christianisme engendre donc non seulement de l'inculture religieuse mais
aussi, et cela représente a mon sens un défi plus grave, une difficulté a
comprendre le phénomene religieux lui-méme, cette prise en charge symbolique
de la condition humaine en lien avec une dimension transcendante (Dieu, les
dieux, des entités invisibles). De la, pour le christianisme, I'impérieuse nécessité



17

de renouveler son langage et de revivifier les milieux, les espaces-temps ou se
socialise de mille manieres le récit chrétien. Il faut réapprendre a faire sens et a
faire lien en christianisme.

En France plus que dans d’autres pays, c’est un schéma d’opposition forte
entre christianisme et modernité qui a dominé et domine encore bien souvent
de facon unilatérale les esprits, notamment en milieu enseignant et dans le
monde des médias. Reconnaitre qu’il y a d’importantes contributions du
christianisme a I’émergence de la modernité occidentale se heurte en France a
des résistances. Ainsi, lors des débats en 2000 sur le Préambule de la Charte des
droits fondamentaux de I’'Union européenne, la France s’était-elle mobilisée, au
nom de la laicité, contre la mention « d’héritages religieux » parmi les héritages
dont I"Union Européenne s’inspirait. Cela s’explique par le fait que, dans la
perception qu’en ont les Francais, le christianisme, presqu’uniqguement percu a
travers le catholicisme, c’est surtout I'image d’un catholicisme intransigeant
contre lequel la modernité a d{ lutter pour pouvoir s'imposer. Cette perception
n’est historiguement pas fausse mais elle est trop unilatérale. En réalité, le
christianisme a bel et bien contribué aussi, a c6té de courants séculiers, a
I’émergence des idéaux modernes. Reste que perdure et que se réactive - avec
les scandales des abus sexuels dans les Eglises - un anticléricalisme qui ne se
contente pas de dénoncer les pouvoirs des clercs et leurs abus mais va jusqu’a
remettre en cause le christianisme lui-méme. L’horreur des assassinats
perpétrés au nom de l'islam par des terroristes, les inquiétudes face a divers
radicalismes religieux dans le monde, les polémiques autour de l‘islam, la
recrudescence de I'antisémitisme, tout cela réalimente une perception négative
du religieux, comme si celui-ci était toujours associé a intolérance, fanatisme,
violence. Toutes les religions s’en trouvent éclaboussées méme les plus
pacifiques. Dans ce climat de méfiance a I’égard des religions, on assiste au réveil
d’une laicité intransigeante voulant contrbler le religieux et exiger de ses
responsables et officiants une adhésion explicite aux valeurs de la République
(qui fait penser a la Constitution civile du clergé de 1790 !).

Pourtant, en temps d’ultramodernité ou le séculier se trouve désacralisé et le
religieux décléricalisé, la tendance lourde ne va pas vers une laicité
d’affrontement, mais vers une laicité de reconnaissance et de dialogue
accueillant positivement les contributions religieuses a la vie sociale et au débat
démocratique. Cette évolution vers une laicité décrispée vis-a-vis de la religion
largement amorcée pour ce qui concerne les relations entre les autorités de la
République et les représentants des Eglises, serait-elle remise en cause ? Je ne



18

le pense pas fondamentalement. Mais la facon d’appréhender les problemes
relatifs a I'islam ou du moins quelques mesures prises en direction de l'islam
pourrait nous entrainer vers une régression illibérale de la laicité au moment
méme ou les relations entre I'Etat et les Eglises chrétiennes s’étaient
normalisées et n’étaient plus dominées par le schéma, classique de la premiére
modernité, d’affrontements en deux magistéres. Je le répéte, l'ultramodernité
est une chance pour le développement de relations Eglises-Etat fructueuses pour
les deux parties. On le constate notamment dans le domaine écologique. Face
au désenchantement démocratique, les Eglises chrétiennes ne sont pas les
dernieres a défendre les valeurs de la démocratie et a motiver les Frangais pour
qu’ils exercent leurs devoirs de citoyens (en commencant par aller voter). Dans
notre société hypersécularisée et désenchantée, n’est-il pas paradoxal de
constater qu’apres un temps ou les politiques eurent tendance a vouloir évincer
les Eglises de I'espace public, ce sont les Eglises qui viennent au secours des
politiques ?

Bien gu’affaiblies numériquement en termes d’appartenances individuelles
(a I’exception des Eglises évangéliques qui connaissent une certaine croissance),
les Eglises catholique et protestantes continuent a occuper une place importante
dans la société a travers leurs ceuvres sociales et leurs relations internationales,
leurs interpellations sur des questions sociétales a I’adresse des pouvoirs publics
et de I'opinion publique. Cette place est bien reconnue par les pouvoirs publics.
Ces derniers apprécient également leur role dans les situations de crises, comme
lors des attentats terroristes : leur accompagnement de la douleur des familles
et de la nation, leur r6le d’apaisement a travers les déclarations de la Conférence
des responsables de cultes, leurs initiatives dans le domaine de l'interreligieux.

Les évolutions contemporaines dans la facon d’étre religieux interrogent la
division du christianisme en diverses confessions. Y-a-t-il encore un croire
catholique et un croire protestant ? Une certaine oecuménicité du vécu religieux
ne relativise-t-elle pas les divergences théologiques traditionnelles entre
catholicisme et protestantisme ? Nombre de catholiques et de protestants
vivent leur rapport au christianisme de maniéere assez semblable tout en étant
rattachés a une institution ecclésiastique différente. Je ne nie pas les divergences
théologiques catholico-protestantes mais elles n’ont plus pour la plupart la
méme portée. Les catholiques, a la différence des protestants, croient-ils
réellement a Ila présence corporelle du Christ dans [I'hostie de
I’Eucharistie (transubstantiation) ? Ce n’est pas leur faire injure d’en douter. Les
protestants croient-ils au Sola Scriptura a la différence des catholiques qui



19

ajouteraient |'autorité de la tradition a celle de la Bible ? Ce n‘est pas leur faire
injure d’en douter. lls se réferent aussi a une tradition d’interprétation, non
seulement a celle des conciles oecuméniques des premiers siecles, mais aussi et
surtout a celle de Luther et de Calvin ! Bien sdr, il y a le pape et le fait que les
protestants sont des « antipapistes » avérés. Mais outre le fait que le pape actuel
ne semble pas lui-méme croire en son infaillibilité (notamment a propos des
homosexuels : « qui suis-je pour juger ? » s’est demandé le pape Francois) et que
de nombreux catholiques ne prennent pas pour paroles d’Evangile toutes les
positions du magistere romain, de nombreux protestants accueillent
positivement certaines encycliques (Laudato si’, Fratelli tutti). Tout ceci n’efface
pas les divergences en matiere d’ecclésiologie et de théologie des ministeres et
ce n’est sans doute pas demain que |'on verra des femmes prétres dans I'Eglise
catholique. Reste que |'on voit aujourd’hui émerger un christianisme
transconfessionnel /a-confessionnel qui bouscule les différentes confessions.
Jobserve que beaucoup de catholiques préferent s’autodésigner comme
« chrétiens » plutét que comme « catholiques » et que nombres de protestants
préferent s’autodésigner comme « évangéliques » plutot que comme
« protestants ». Cet usage ne manifeste-t-il pas une certaine
déconfessionnalisation du christianisme ? Ce christianisme transconfessionnel
pourrait, a termes, inciter a dépasser les séparations issues des réformes
catholique et protestantes du XVleme siecle au profit d’'une réforme du XXle
siecle associant les atouts de chaque Eglise pour permettre au christianisme
d’assurer son avenir dans l'ultramodernité contemporaine. Pour se faire, le
protestantisme comme le catholicisme ne manquent pas d’atouts particuliers.
Le premier avec le sacerdoce universel des baptisés, la désacralisation de I'Eglise
et de ses ministres, l'acces des femmes aux différents ministéres, son
fonctionnement synodal et fédératif, son ouverture aux évolutions sociétales, sa
valorisation du pluralisme, la formation théologique, la richesse de son
patrimoine musical (instrumental et en chant choral), son action sociale. Le
second avec son sens de I'Eglise, I'insistance sur les ministéres ordonnés, un
fonctionnement repérable de |‘autorité, la valorisation de l'unité, 'importance
des rites, les pelerinages, sa dimension internationale, sa doctrine sociale, la
richesse de son patrimoine pictural, sculptural, architectural, la diversité de ses
ordres et de ses communautés monastiques. Imaginez un instant la synergie
positive que pourrait dégager le cumul, I'interférence entre ces deux atouts ?’
L'ultramodernité valorisant la prise en compte des pluralités, y compris internes,

7|l faudrait aussi y ajouter les atouts du Christianisme orthodoxe.



20

I"'ultramodernité privilégiant les démarches bottom-up sur les démarches top-
down, 'age ultramoderne pourrait aussi inciter a réinventer I'cecuménisme
chrétien a partir de I'oecuménicité du vécu des fideles.

Conclusion

L’art ultramoderne du croire se cherche dans un contexte marqué aussi
bien par l'incrédulité généralisée (plus rien ne serait s(ir) que par I'essor des
crédulités. Que croire, qui croire dans ce temps d’incertitudes ? Comment croire
ensemble dans une société d’individus ou régne la maxime « a chacun sa
vérité » ? Certains réagissent a ce contexte en formant des communautés de
certitudes. L'enfermement du croire dans des citadelles identitaires serait-elle |a
seule réponse aux incertitudes ultramodernes ? C'est oublier qu’une telle option
est inséparable d’un régime autoritaire du croire. L’art ultramoderne du croire
ne peut se chercher que dans la liberté et I'ouverture a I'autre. Autrement dit
I’art du bien croire en ultramodernité doit assumer lucidement et positivement
les conditions sociétales du croire dans des sociétés sécularisées et pluralistes.
Contribue-t-il a consolider le vivre-ensemble, contribue-t-il a restaurer et
entretenir la confiance, contribue-t-il a la solidarité avec les plus faibles, a
construire la fraternité universelle ? la qualité éthique du bien croire est
essentielle. L’art du bien croire, comme le souligne judicieusement Chris Doude
van Troostwijk, est un apprentissage permanent, une éducation, une invention,
un art de vivre. On ne peut abandonner cette immense tache car y renoncer,
c’est laisser la place au non-croire débouchant sur une désespérance
existentielle ou au mal-croire débouchant sur le fanatisme. Dans le premier cas,
ayant perdu toute confiance envers les autres (y compris envers soi-méme), on
s’enferme dans la solitude, dans le second on n’admet les autres que s’ils vous
ressemblent. L’art du bien croire, c’est bien dans la rencontre avec les autres,
croire entre les autres....



