ARS BENE CREDENDI CLIMONT 25-26 septembre 2020

CONVICTIONS, CURIOSITES, ETC... ET SALUTAIRES INTERROGATIONS!

Pour donner une idée de ce que peut étre I'anthropologie, la discipline dans laquelle j'évolue depuis
de longues années, j'utilise volontiers la métaphore du regard éloigné, selon la formule de Claude
Lévi-Strauss. Porter sur I'autre ce regard, le plus neutre possible, sans jugement, scruter le mode de
vie, les schémas de pensée, la logique interne qui sous-tendent les attitudes des groupes et personnes,
en face de nous, afin de pouvoir prendre la température du réel...

La méthodologie chére a I'anthropologie est le travail de terrain qui privilégie I'observation longue et
répétitive, des entretiens libres ou semi-directifs, pas de questionnaire mais plutot un guide
d’entretien. C'est ainsi que le partage de fragments de vie est mis en avant et le qualitatif prend le
dessus sur le quantitatif. Ce travail de terrain est un dépaysement, une aventure car il implique la
découverte d’'un monde nouveau, souvent trés éloigné de notre univers culturel personnel. Dans cette
démarche, la maitre-mot reste la distance, notion incontournable qui fait que I'on devient proche de
ce qui est lointain, par le double jeu de I'abandon de ses propres valeurs et du regard aiguisé sur la
culture que I'on observe en tentant de contrer I’habituel processus consistant a imprégner notre
regard posé sur l'altérité de nos propres repéres. La prise de conscience de la nécessité de cette mise
a distance est un moment crucial dans la démarche anthropologique et dans le rapport a I'autre en
général. Il implique un décentrement radical ol I'on renonce définitivement au confort de la tentation
de l'ethnocentrisme, plus précisément, pour ce qui nous concerne aujourd‘hui, a celle de
I’occidentocentrisme voire du monothéismocentrisme ! Dans I'approche du fait religieux, étre
chrétien, bouddhiste, musulman, shinto ou adorateur de I'oignon est pareillement respectable et
digne d’intérét. La vision hiérarchique du croire, plagant les monothéismes au sommet de la pyramide,
courante au début du XX siécle, si elle n’est théoriquement plus d’actualité a I’heure actuelle, marque
toujours les esprits, qu’on le veuille ou non !

Mais une question essentielle mérite que I'on s’y arréte : qu’est-ce que la religion ? Si les spécialistes
(historiens, théologiens, sociologues, anthropologues) n’ont jamais réussi a en donner une définition
unanime, la religion releverait d’une tendance profonde de I’étre humain et aurait une utilité sur le
plan social. Pour paraphraser Emile Durkheim, la religion est un élément essentiel dans le maintien de
la paix sociale. L’étude du religieux gagne ainsi a étre placée sous le double aspect du collectif et de
I'individuel. Dimension de transcendance, praxis, rituels, croyances, sont autant de facettes a explorer.
Selon une définition générale qui m’est personnelle, la religion correspond a I'institutionnalisation du
croire...

Pourtant, la notion méme de religion est issue d’un contexte monothéiste et principalement chrétien,
il convient de ne pas I'oublier. C’'est ainsi que la plus grande prudence s'impose dans I'’emploi de termes
tels polythéisme, ou paien et paganisme, toujours percus de facon dépréciative et stigmatisant un
systéme de croyances pré-monothéiste. Le mot « Dieu » lui-méme renvoie dans I'inconscient collectif
occidental, a une notion universalisante d’'une puissance omniprésente et omnipuissante qui ne
correspond pas nécessairement a un concept allant de soi dans d’autres traditions religieuses. Dans le

méme ordre d’idées, I'utilisation de termes empruntés a I'aire judéo-chrétienne (salut, péché, clerc,

grace, etc.) posent questions lorsqu’ils sont transposés, sans ajustement, dans des univers différents.



D’une maniére similaire, I'introduction, ces dernieres années, au sein des langues occidentales, de
locutions comme zen, mantra, etc. contribue a en galvauder leur signification originelle. C'est ainsi que
le choix de privilégier, dans |'appréhension de la religion de I'autre, en les expliquant, la non traduction
des concepts (haram au lieu d’impur pour l'islam, moksha ou nirvana plutét que libération pour
I’hindouisme et le bouddhisme) sera bienvenu.

Le terme de « curiosités » qui se trouve dans l'intitulé de ce panel est parlant puisque la notion de
curiosité ne peut se concevoir qu’a partir d'un référent « normalisé ». Ce qui est différent, étrange,
extra-ordinaire I'est par rapport a un modele qui lui ne I'est pas. Pourtant les porteurs de ces
« curiosités » ont aussi des convictions, distinctes certes, loufoques, incompréhensibles parfois pour
ceux et celles qui les découvrent, mais bel et bien existantes. Tout n’est donc, finalement, qu’une
guestion de perception...

Si nous nous situons an « moment religieux » actuel selon la formulation de Simmel, on observe
inévitablement le caractere fluctuant de certains systémes religieux. De nombreux paramétres nous
en informent : les multiples profils des croyants, |'opposition entre religions héritées et religions
d’élection, I’évolution des religions transplantées par les migrations qui passent progressivement du
statut de religions « en marge » a celui de composante a part entiére du paysage religieux de I'Europe
de I'ouest... Sont concernées, I'islam, le bouddhisme et, dans une moindre mesure, I’hindouisme qui
opérent selon une logique a peu prés similaire, la premiere étape étant invariablement celle de la
quéte de visibilité avec ébauche de négociations autour de I’édification de lieux de culte, ces derniers
devenant, en quelque sorte, I'axe symbolique de I'ancrage dans le pays d’adoption.

Dans les religions diasporiques, encore davantage que dans les religions endogenes, les normes et les
pratiques se transforment, évoluent, innovent, ce qui va souvent de pair avec une certaine
revivification du religieux qui peut prendre des formes diverses. On constate, par exemple, un
renforcement des allégeances dans le cas de I'islam ainsi qu’un débordement du sacré vers la sphere
extra religieuse. Des recompositions, des transformations sont observées dans le bouddhisme et
I’hindouisme diasporiques. Si ces traditions sont certes en mutation avec une intégration souple de
divers aspects de la modernité de facade, le retrait de la religion institutionnelle tel que cela a été
perceptible dés la fin du siecle dernier pour ce qui concerne le catholicisme et, dans une certaine
mesure, le protestantisme, n’est guére transposable aux religions non chrétiennes.

L’évolution religieuse, dans I'Europe contemporaine, se caractérise par sa fluidité. Dans le cadre des
sociétés judéo-chrétiennes de la modernité, cette fluidité se conjugue par une mobilité individuelle ou
chacun et chacune puise dans des sources multiples empruntées a la fois a sa propre culture et a des
champs extérieurs plus ou moins connus, a des imaginaires exotiques souvent mal interprétés.
L'ambivalence de cette soit disant individualisation du croire pose question. En effet, parallelement au
rejet de I'institution d’origine peut se faire I'adhésion a un autre groupe de croyance, dans de fréquents
cas, en cours d’organisation. On observe ainsi une forme de besoin de néo institutionnalisation comme
aboutissement d’une éternelle recherche de reconnaissance et de légitimité... Les croyances, les rites,
les identités, changent et évoluent mais leur sens profond reste le méme...

C’est ainsi que la notion de désenchantement du monde cede la place a celle, plus nuancée, d’un
certain réenchantement qui déconstruit des aspects du croire pour en réinventer de nouveaux. Le
passage du registre du religieux a celui du spirituel, terme a la définition floue qui rencontre bien moins
de résistance que le précédent, est un des traits saillants de cette mutation. Ce constat se fait



probablement avec une acuité toute particuliére dans la France laique ou le religieux se doit de ne pas
franchir les frontiéres du privé, la nébuleuse entourant l'idée de spiritualité offrant la latitude
d’intégrer cette dimension dans le quotidien. A cela s’ajoute la multiplication des propositions en
terme de courants a orientations diverses et la persistance du besoin de quéte de sens dans un monde
éclaté. Cet état de fait se concrétise par un investissement grandissant hors du champ religieux a
proprement parler. Ce dernier distille certains de ses éléments dans la société globale, emprunts
linguistiques mais aussi d’attitudes, de concepts. Ce sont, il est vrai, plus les religions de I’ Asie qui sont
impactées, pour le moment : attrait du lointain, fascination du mé-connu. C’'est ainsi que la publicité
promet la sérénité au bout d’une tasse de thé vert, que la méditation devient laique et le yoga une
simple technique. Parallélement, les monastéres ouvrent leurs portes aux chercheurs de silence et de
sens, des non croyants prennent les chemins de Compostelle. La sphére du « bien-étre » avec ses
innombrables propositions en termes de techniques corporelles, énergétiques, de relaxation, de
réaménagement psychologique ou encore alimentaire, constitue un lieu idéal ou se décomposent et
se recomposent les multiples références au religieux. L'engouement actuel pour les salons bio en
donne une illustration parlante. Le besoin du retour a une certaine pureté des origines dans le mode
de vie, dans la maniére de s’alimenter, de s’habiller, de consommer est le reflet d’un questionnement
qui s’apparente, par bien des cotés, a un acte de foi. Dans cette nébuleuse du méta-religieux, mention
est trés rarement faite des religions, particulierement dans le contexte frangais ou ce terme éveille
toujours une méfiance. En revanche le mot spiritualité y apparait trés volontiers. Pourtant, les sources,
les repéres premiers de cette mouvance sont bien religieux... Glissement du religieux vers le spirituel,
une des caractéristiques de notre époque...

Loin d’étre un phénomene figé, le religieux est un processus dynamique et son étude ne peut qu’offrir
un nécessaire complément a la compréhension des sociétés contemporaines. Ce paysage religieux aux
nombreuses facettes présente une ouverture au monde et permet de croiser le regard sur une
multitude de visions et de perceptions, en constante recomposition. La pluralité expose aux jeux des
contrastes tout en leur permettant de s’en enrichir. La religion, loin d’étre une limitation, propose une
porte ouverte sur le monde, tout dépend du regard que les humains posent sur ce monde. Le projet
ARS BENE CREDENDI, projet ambitieux, généreux, né d’un désir de rencontre, d’accueil de I'autre dans
sa différence, s’inscrit dans cette exigence d’ouverture requise en tant qu’étape préliminaire a toute
forme de dialogue. L'impasse ne peut étre faite sur ces moments essentiels et indispensables faits des
premiers balbutiements ou I'on prend le temps de se découvrir I'un 'autre, I'une 'autre, de se parler,
de questionner I'autre, de I'écouter pour pouvoir peu a peu le, la connaitre, I'accepter, non pas le, la
tolérer, mais I'accepter pleinement dans sa singularité. Prendre le temps de s’informer, connaitre la
foi de I'autre, apprendre a décloisonner le croire, en restant fidéle a son ancrage ou pas (c’est un risque
qgue I'on se donne !) pour pouvoir, un jour, peut-étre, entamer un véritable dialogue, exercice délicat
et souvent, hélas, illusoire... Cette expérience du Climont dont les maitres mots sont bienveillance,
saine curiosité, confiance, empathie, s’ouvre sur une multitude de possibles et installe ce chantier sur
la bonne voie, celle d’une réalité prometteuse qui décline partage et croire....

Nadine Weibel - Université de Strasbourg






