
 

 

Studiereis 

Een zoektocht naar humanistische en doopgezinde bronnen voor onze democratie 

Donderdag 9 tot en met maandag 13 oktober 2025 in de Climont - Elzas 

Volgens de beroemde filosoof Jürgen Habermas is de publieke sfeer het fundament van de democratie. 
Hij reageerde geschokt op de Amerikaanse inval in Irak in 2003. De regering Bush stelde dat Irak massa-
vernietigingswapens had en rechtvaardigde zo een militaire invasie. Habermas zag het einde van de 
democratie naderen. Hier vormde immers een leugen de rechtvaardiging van politiek handelen. 
Habermas’ publieke sfeer omvat veel: het publieke debat, de pers, verenigingen…. Het zijn de plaatsen in 
een samenleving waar mensen samenkomen om problemen van en in de samenleving met elkaar te 
bespreken. Volgens Habermas veronderstelt deelname aan de publieke sfeer de bereidheid rationeel te 
argumenteren en op zoek te gaan naar “common ground”. Volgens hem ontstond de publieke sfeer in de 
tijd van de Verlichting in kringen van de bourgeoisie. In bijvoorbeeld koffiehuizen kwamen mensen samen 
om op voet van gelijkheid met elkaar dingen te bespreken. Burgers vormden samen de publieke sfeer en 
kregen zo invloed op politieke besluitvorming. Deze publieke sfeer had volgens Habermas een seculier 
karakter. Immers: seculiere argumenten zijn voor iedereen toegankelijk, religieuze argumenten zijn dat 
veel minder.   
 
Weinig filosofen hebben op het denken over het publieke debat, de publieke sfeer en democratie zo veel 
invloed uitgeoefend als Habermas. Toch kwam er ook kritiek op zijn baanbrekende boek over de publieke 
sfeer. Historici meenden dat de chronologie van Habermas niet klopte. Volgens hen waren de eerste 
sporen van de publieke sfeer al in de middeleeuwen te vinden. Anderen wezen op de communicatieve 
revolutie die de reformatie had ontketend: het gebruik van de boekdrukkunst en de manier waarop de 
reformatie gewone gelovigen trachtte voor zich te winnen om aan invloed te winnen, zou hebben 
gepreludeerd op de publieke sfeer. Weer anderen meenden dat Habermas het ontstaan van de publieke 
sfeer onjuist lokaliseerde. Dat zou niet alleen een zaak van de bourgeoisie zijn geweest, maar ook van 
bijvoorbeeld boze boeren die eisten dat regels en verdragen openbaar werden gemaakt. Een andere 
vraag is of de publieke sfeer inderdaad exclusief geworteld is in seculier verlichtingsdenken.  
 
Sinds Habermas in 1962 zijn boek over de publieke sfeer publiceerde, is er veel veranderd.  Al in 1962 
waarschuwde Habermas dat burgers consumenten dreigden te worden. De massa-media deden volgens 
hem niet alleen verslag van het debat tussen burgers, maar creëerden zelf het debat. Zo verwerden 
burgers van deelnemers aan het debat tot toeschouwers. Ook de wijze waarop in een bureaucratische 
samenleving burgers tegenover hun overheid kwamen te staan, baarde Habermas zorgen. Op die manier 
verwerden burgers tot consument. De opkomst van internet heeft de publieke sfeer nog grondiger 
veranderd dan Habermas destijds kon voorzien. In theorie biedt internet mensen de kans opnieuw actief 
deel te nemen aan het debat. Feitelijk is het met de opkomst van social media het lastiger geworden te 
onderscheiden tussen feit en fictie, en op basis van rationele argumenten op zoek te gaan naar “common 
ground”.  
 
In de katholieke kerk hopen mensen dat het synodaal proces niet alleen de kerk vooruit helpt, maar ook 
de samenleving helpt om op een betere manier met elkaar in gesprek te gaan. Vooronderstelling van dat 
synodaal gesprek is dat de Heilige Geest niet alleen tot priesters spreekt maar ook tot gewone gelovigen. 
Gewone gelovigen zijn net zo goed in staat om te luisteren naar de Heilige Geest als priesters. Het 
synodaal proces is dus ook een methode om op voet van gelijkheid met elkaar het gesprek te voeren en 
om iedereen verantwoordelijkheid te laten nemen voor de uitkomst ervan. Voor protestantse gelovigen is 
dat al eeuwenlang een open deur. Sinds de zestiende eeuw hebben zij geprobeerd om in gemeentes, 
kerkenraden, bij mensen thuis met elkaar in gesprek te gaan om uit te vinden wat voor hun gemeenschap 
en voor henzelf belangrijk was. Hetzelfde is gebeurd tijdens godsdienstdebatten. Tijdens die zestiende-
eeuwse godsdienstdebatten gingen gelovigen uit verschillende kerken met elkaar in debat over de vraag 



  2/2 

 
  

 

 

wat waarheid was. Dat was lang niet altijd een succes en vaak ontaardden dergelijke godsdienstdebatten 
in een verbale bokspartij. Toch was het alternatief slechter: dat was fysiek geweld. De godsdienstdebatten 
waren (ook) een poging om ondanks de religieuze verschillen vreedzaam met elkaar samen te leven. 
 
De manier waarop met name protestantse kerken een vergadercircuit optuigden, had invloed op de 
samenleving. Een scheiding van kerk en staat bestond niet, zodat kerkelijke besluitvorming nauw met 
politieke besluitvorming verweven kon zijn. Bovendien functioneerden met name calvinistische 
kerkenraden als oefenschool voor zonen uit de bestuurlijke elite. Dat optuigen van een vergadercircuit 
ging niet vanzelf. Jonge protestantse kerken worstelden in de zestiende eeuw met de organisatie van 
overleg en debat. Mensen moesten leren te overleggen en te vergaderen. Bovendien lukte het niet 
iedereen een even grote inbreng te geven. Ook in protestantse kerken ontstond een bestuurlijke elite die 
de zaken regelde. Daartegen klonk ook altijd weer protest: zo verweet Nittert Obbesz de fameuze 
waterlandse voorman Hans de Ries dat hij zich als een paus gedroeg…. 
 
Tijdens een studiereis naar de Elzas (9-13 oktober) willen we stilstaan bij de vraag hoe je eigenlijk een 
goed debat kunt voeren en wat de inbreng vanuit de doopsgezinde geloofsgemeenschap daarbij kan zijn. 
Klopt het dat geloofsgemeenschappen oefenscholen zijn geweest (en misschien nog steeds wel kunnen 
zijn) om met elkaar in debat te gaan? Of klopt het dat in een goed debat de ruimte voor religieuze 
argumenten minimaal is, omdat religieuze argumenten niet voor iedereen toegankelijk zijn? Deze 
studiereis is bedoeld voor iedereen die zich interesseert voor doopsgezinde geschiedenis en/ of voor 
doopsgezinde theologie. 
 
De studiereis wordt georganiseerd door ABC-Climont in samenwerking met Chris Doude van Troostwijk 
(Leerstoel Vrijzinnige en Inventieve Theologie aan het Doopsgezind Seminarie verbonden aan de Vrije 
Universiteit Amsterdam ) en Mirjam van Veen (Leerstoel Geschiedenis van het Doperdom en 
Aanverwante Stromingen aan het Doopsgezind Seminarie aan de Vrije Universiteit).  
 
De kosten voor de studiereis : 400€  per persoon (inbegrepen zijn : Overnachting en maaltijden, bezoek 
aan de Humanistische Bibliotheek in Sélestat. Niet inbegrepen : de reiskosten, wijnproeverij en de 
drankjes in de restaurants)  
De reis gaat door bij 10 deelnemers. Er is plaats voor maximum 16 deelnemers.   
Deadline inschrijving : 1 augustus 2025  
Aanmelding : https://abc-climont.eu/voyage-detude/ 
Voor vragen en nadere informatie : Alexandra Breukink, projektleider ABC-Climont :   
00 33 6 35 77 52 of contact@abc-climont.eu  
 
 
 
 
 
   


